
 1 

主体の解釈学 ガレノスのパレーシアとセネカのパレーシア 

1982 年 3 ⽉ 10 ⽇の講義（第⼆時限）pp.447-64 
K 原 

パレーシアの分析の続き。ガレノスの『魂の情念について』（pp.447-52） 
l ガレノス『情念の治療について（情念論）』（2 世紀の終わり） 
- 「率直な語り」（今まで「パレーシア」と表してきたもの）とはどのようなものであるべきか、明⽰的に語ら

れている要素が確認できる。 
- 「何によって治すかを知らずに治すことはけっしてできない」という原則からまず出発する。ところが、ガ

レノスは病気の治療ではなく、情念と誤謬の治療を論じると⾔う（病気は知らずとも医者のところに⾏けば
治療できるが、情念と誤謬はそうではない）。 

- 「⾃⼰愛」と「他者」の話：「⾃⼰愛」を持っていると、⾃分に幻想を抱いてしまい、⾃分が⾒えなくなる（⾃
分が⾃分の医者ではいられなくなる）。そうすると、⾃分で⾃分を判断することができなくなり、他⼈にそれ
をしてもらわなくてはならなくなる。⾃⼰愛のせいで、⾃分の情念や誤謬を治すために他者に頼る必要が絶
対的に出てくる。ただし、この他の誰かは、寛⼤でも敵対的でもない〈他者〉に頼る必要がある。そんな他
者を、どのように選んだり募ったりすればよいのか？ 

 
l 【〈他者〉の条件：誰かの追従者ではないこと】それが確かめられたら⼀対⼀で話し、第⼀の質問をする。 
その質問は、信頼に関わる質問である：「⾏動において、話し⽅において、⾃分にたいして持つ情念の痕跡やしる
しや証しなどに気が付かなかったか？」 

１）その⼈があなたの情念に気づいた場合 
- 治療が始まる。情念の病からの回復のためにどうすればよいか、忠告を求めることになる。 
２）その⼈があなたの情念に特に気づかない場合 
- 質問をしつこく繰り返して、無理⽮理にでも「いや、あなたには情念はない」という答え以外の答えを得

るようにしなくてはならない。 
３）その⼈から⾮難されたが、その⾮難に根拠がないと感じられた場合 
- この〔指導者〕から逃げろ。ただし、「私にはそんな情念はない」などと⾔ってはならない。まず彼のほう

が正しいかもしれないと思い直し、⾃覚してはいないが、彼の⾮難のおかげでわたしは⾃分をよりよく監
視できる機会を与えられたことになるし、より注意深い境界を⾃分⾃⾝に向けることができるだろうと考
えなくてはならない。 

４）その⼈からの⾮難が、根拠がないと感じられ、⾃分をより注意深く監視してみたが、やはりこの⾮難は
正当ではないと確信を得た場合 

- その指導者に対して感謝しろ。なぜなら彼のおかげで不当さを耐え忍ぶ訓練ができるからだ。⼈⽣におい
て絶えずそのような不当さには出会うのだから、指導者の不当さは、被指導者にとっては肯定的な試練で
ある。 

＊ガレノスの上記のような考え⽅は、同時代にはほぼ⾒られない。ただし、キリスト教の霊性においてこの要素
が移し置かれ、発展させられるのが確認できる。 

 
l ガレノス『情念論』の冒頭数ページを読んだ理由について 
『情念論』からわかること１：他者（指導者）を持たなければならない必要性は、構造的な必要性であるという

こと。他者なしではなにもできない。指導を受ける必要性は、⼀時的なものではない。⼈⽣においてしかるべ



 2 

くふるまおうと思う⼈はみな指導者が必要である。（という主題はキリスト教においてふたたび⾒出される） 
『情念論』からわかること２：ガレノスは医者であり、あきらかに医術の概念や観念のいくつかを魂の指導に置

き換えて使っていること。しかし、ガレノスは〈他者〉（＝信頼できる相⼿、指導者）が魂の技術者だとは⼀
度たりとも考えていない。ということは、指導者は魂の技術者ではない。指導者に求められるのはいくつかの
道徳的資質であり、その中⼼には２つの要素がある。 

u 道徳的資質１：率直さ（パレーシア）、率直な語りという訓練。指導者が率直な語りをするかどうか試
験しなければならない。*キリスト教では正反対の形象が⾒られる。キリスト教では、⾃分⾃⾝につい
て語る者の率直さを吟味し、嘘をついていないか調べるのは指導者のほう。 

u 道徳的資質２：よい⼈であるという証拠やしるしを⽰していること。すでに年をとった⼈とか、良い
⼈だというしるしのある⼈（？） 

u 道徳的資質３：指導されるほうにとって未知であること。当時の他の⽂献と⽐較してもきわめて独特
な資質である。プラトンにおける魂の指導は、愛の関係に基づいていた。帝政期の著作家たち（セネ
カ、ルキリウスなど）は、指導関係はすでに与えられた関係の中に書き込まれている。しかし、ガレ
ノスの場合は、指導者は未知でなくてはならない。指導を受ける側とできるだけ希薄な関係を持って
いなくてはならない。 

→多くの他の⽂献には明⽩に⽰されている、友愛という条件の割愛が起こっている。 
 
ガレノスの場合、指導者とは魂の技術者でも友⼈でもなく、中⽴的なよそよそしい誰かである。 

u 良⼼の指導の作業１：視線 ひとはその視線の対象、⾔説の対象、標的という⽴場に⾝を置くことに
なる。 

u 良⼼の指導の作業２：⾔説の主体 指導者はあなたを⾒て、観察して、なんらかの情念を持ってない
か確認し、⾃由に話す。パレーシアに基づいて、あなたに語りかける。 

→いずれも外的で中⽴的な⼀点から良⼼の指導の作業がなされている。 
 

セネカにおけるパレーシアの特徴。庶⺠的で誇張的な雄弁の拒否。透明さと厳密さ。有⽤な⾔説の体内化。推定
的な学問（pp.452-6） 

u 良⼼の指導の作業３：指導者−被指導者との関係性や結びつきについて（セネカ書簡⼆九、四〇、七
五） 

- セネカはフィロデモスとは異なり、リーベルタース（は、すなわちパレーシア p.453）が技術や技法で
はないことは明らかである。セネカは、指導者−被指導者との本来あるべき関係や結びつきと、庶⺠
的な雄弁としてなされる演説をはっきりと対⽴させている。 
演説：群衆を前にしてなされる、暴⼒的で誇張に満ちている（集団的指導、庶⺠的教化）。⽝儒派や

ストア派でもあるような演説家のこと。 
指導者−被指導者との本来あるべき関係や結びつき：指導者−被指導者との個⼈的関係。持ちうる・

持つはずの権利や豊かさの価値を説く。 
- 庶⺠的雄弁（演説）の機能：⑴強い情動で聴衆を驚かせ、判断に頼らせない、⑵強い情動を得るため

に庶⺠的雄弁は事物と真理との論理的な秩序には従わず、劇的要素だけで済ませ、⼀種の舞台をこし
らえる。庶⺠的雄弁（＝演説）は真理の関係を通過しない。情動的効果のみを⽣み出し、個⼈的に深
い影響を与えることはない。 

- ⼀⽅、指し向かいの関係にある⼆⼈の個⼈の間に⽣じるような関係は、セネカによれば「こうした談
話は、真理に場を譲るような演説でなくてはならない」。真理に場を譲るためには、透明でなくてはな



 3 

らない。飾ったり偽装したりしてはならない。透明であれば真理はそこを通過できる。 
- ただし、同時にある種の秩序に従わなくてはならない。その秩序は、真理と連動して構成された秩序

である。群衆の動きと連動する雄弁の秩序ではない。真理と連動した演説ならば、この演説は聞いて
いる我々の奥底まで降りていくはずである（明晰さと反省的な構成のおかげである）。 

- ギリシア⼈、ローマ⼈にとってリーベルタース（＝パレーシア）とは何であったか？（書簡七五）「僕
は⾃分の⾔ったことはすべて感じ、感じるだけではなく、愛するということ」「われわれの弁論術の最
重要事は」「感ずることを⾔い、⾔うことを感じねばならない」「会話と⽣活とが調和せねばならない」
「私たちの⾔葉は喜ばせるものではなく、役に⽴つものでなければなりません」…… 

l セネカによる書簡に⾒られるいくつかの要素 
⑴ 指導関係は、個別の対話が理想的である：通俗的な雄弁＜＜＜個⼈−個⼈の⼿紙＜＜＜個別の対話（指

導関係にとって最善・理想的な形式） 
⑵ セネカは弁論術という⾔葉を注意して使っている：弁論術という⾔葉を、セネカは策略的に使ってい

る。⾃分がしていることをさして「弁論術」とは表現していない。弁論術の規則に根本的・包括的・
全体的に従っているわけではない。 

⑶ 率直な語りによる談話は、本質的に他者に向けられている：聞き⼿にとって有益であることを機能と
している。ここで⾔う「有⽤性」とは、魂の「マネージメント」（精神、知性のためのものではなく、
魂の交渉、活動、実践）においての有⽤性である。 

⑷ ひとは聞いたことをたんに記憶のどこかにとどめることで満⾜してはならない。それを刻みつけ、そ
れを必要とするような状況に置かれたときに、しかるべき⽅法で⾏動できるように刻みつけなければ
ならない。このような試練を経てはじめて、ひとは聞かれた⾔葉の効果、パレーシアによって伝達さ
れる⾔葉の有⽤性を測ることができる。 

⑸ 医術や公開術と統治、すなわち⾃⼰の統治や他者たちの統治との⽐較が不可避であり、根本的である：
船を操舵すること、病気を治すこと、⼈間を統治すること、⾃分⾃⾝を統治することなどは、同じ類
型に属する活動であり、合理的であると同時に不確実な活動である。 

重要なのは、私が感じたことを話すことである、というよりも、⾒せることである。パレーシア、リーベルター
スの⽬的は、思想の顕⽰、あるいは感じたことを⽰すことである。 
 
リーベルタースの構造。思考の完璧な伝達および主体の⾔説における契約。（pp.456-8）	

思想の顕⽰ 第⼀の要素：純粋で単純な思考伝達であること。「伝達する」は、ラテン語の preferreという動詞が
翻訳され、「⼿紙で知らせを伝える」という時に使われる。それは paradosis（⾔い伝え）であり、思考を単
純かつ簡潔に伝達しなければならない。飾りは許容される最低限、透明さを保たなければならない。 

思想の顕⽰ 第⼆の要素：伝達される思想は、それを伝達する⼈の思想であることが明らかに⽰されなければな
らない。たんに「これが真理だ」ではなく、語っているこの私に対してこそ、この思考は真である。 

思想の顕⽰ 第三の要素：さらに、感じたり真だとみなしたりするだけではなく、それを愛さなくてはならない。
私の⼈⽣のすべてがそれに⽀配されていなければならない（⼦どもに対するくちづけは貞潔で透明であると
いう意味で純粋である）この単純で純粋なくちづけにおいて私が現前しているのは、私⾃⾝の情愛に対して
である。→パレーシアの概念の基本的な要素を思い出させる 

⾃分の⾔説（＝談話、演説）のパレーシア（率直さ）を保証するには、⾃分が語ることそのものの中に語り⼿が
現前していることが感じ取られなければならない。⼀種の契約をしている。この契約は指導の作業の根底にあり、
その基礎であり条件である。その⼈は結んだ契約を保持している。パレーシアやリーベルタースの特徴は、他者
に策略的に適合する必要ではなく、語る主体すなわち⾔表⾏為の主体と振る舞いの主体の適合性である。弁論術



 4 

という⼿段から⾃由に語る権利と可能性を与えてくれる（必要があれば弁論術を使っても構わないが）。 
 
教育と魂の教導。ギリシア・ローマ哲学とキリスト教におけるその関係と進展（pp.458-61） 
l パレーシアについてフーコーが⾔おうとしたこと 
- パレーシア（リーベルタース、率直な語り⽅）とは、指導者の⾔葉に本質的な形式である。それは規則から

⾃由で、弁論術の⼿続きからも解放された⾃由な⾔葉である。その⾔葉は、⼀⽅では聞き⼿が置かれた特別
な状況や機会に適応しなければならない。しかしより根本的には、その⾔葉を発する者にとって、その⾔葉
は契約や紐帯としての価値を持つ。それは⾔表⾏為の主体と振る舞いの主体のあいだの契約である。 

- 語る主体は契約に巻き込まれる。「私は真理を語る」と⾔う瞬間に、その⼈は⾔ったことをおこなうと約束し、
表明した真理にひとつひとつ従っている振る舞いの主体となることを約束している。だからこそ、模範、範
型のない真理の教育はありえない。 

→真理を語る⼈⾃⾝がこの真理の模範を与えなければ真理を教えることはできない。だからこそ、個⼈的な関係
が必要である。たとえば⽂通、さらには会話、⼈⽣の共有関係、⽣きた模範の⻑い連鎖が必要である。それはた
んに模範があれば語られた真理が感じ取りやすくなるからではなく、模範と⾔説の連鎖において、契約がたえず
更新される。私は真実を語る。君に語る。私が君に真実を語っていることを確証してくれるのは、実際に私が、
私の振る舞いの主体として、⾔表⾏為の主体と絶対的に、完全に、全⾯的に同⼀であるという事実である。「私は
君に語っていることを語るとき、この⾔表⾏為の主体なのだ。」 
l パレーシアの核⼼ 
- なんらかの主体に対して、その⼈がそれまで持っていなかった技能や能⼒や知などを付与し、その結果とし

てそうした技能などを持つようにする（ある⼀連の技能を付与する）ことを機能とする真理の伝達を「教育
的」関係と呼ぶならば、話しかけられる主体の存在様式を変容させることを機能とするような真理の伝達を
「魂の教導的」（関係？）と呼ぶことができる。これは、主体に技能などを付与する関係ではない。	

l 魂の教導の⽅法の歴史 
- 古代ギリシア・ローマにおける魂の教導の関係＝教育的関係（真理の⾔説を⾔表するのは師のほうである）：
主体の存在様式の変容にかかわることはすべて、忠告を与えるほうの問題だった。本質的には師、あるいは
指導者や友⼈といった忠告を与えるほうの問題（真理の重要事、真実を語ることの必要性、真実を語るとき
に、語られた真理が効果を発揮するために従わなければならない規則など） 

- キリスト教における魂の教導の関係＝（真理の⾔説を⾔表するのは導かれる⼈のほうである）真理とは魂を
導く者に由来するのではなく、別の様態（〈啓⽰〉〈聖書〉〈福⾳書〉など）で与えられる。根本的な価値、真
理や「真実の語り」の本質的な価値を持っているのは、あくまで魂を導かれる⼈である。魂を導いてもらう
ためには、⾃分⾃⾝についての真実の⾔説をみずから⾔表することが必要である。 

→キリスト教は魂の教導と教育を分離し、導かれる魂に対してのみ、真理を語ることを求める。真理に現前して
いる対象は、導かれる主体である。この真理（キリスト教の「告⽩」）は、彼の存在様態を変容させるための操作
の唯⼀の要素ではなく、基本的な要素のひとつであるにすぎない。⾔表⾏為の主体は⾔表の指⽰対象でなければ
ならない。⼀⽅で、ギリシア・ローマの哲学では、真実の⾔説に現前していなければならないのは指導者のほう。
指導者は⾔表⾏為の指⽰対象ではなく、⾔表⾏為の主体とみずからの⾏為の主体の⼀致として現前している。 


