
 1 

主体の解釈学 

1982 年 3 ⽉ 17 ⽇の講義（第１時限）pp.465-90 
K 原 

ピュタゴラス主義の沈黙の規則の意味に関する補⾜的説明（pp.465-8） 
沈黙と聴取の話：アウルス＝ゲリウス『アッティカの夜』第１巻（2 世紀） 
- ピュタゴラス派の、聴取と沈黙の関係の問題にかかわる内容 
- この本への⾔及理由：フーコーがピュタゴラス派の沈黙の掟に与えた意味を裏付けるものであるため。「沈黙

の規則、パレーシアの原則などを通して、真実の⾔説の形成と伝達と獲得の規則を研究しようと思っている」
とのこと（p.467）。この真実の⾔説は「魂に必要な装備＝パラスケウエーを構成し、これのおかげで個⼈は
⼈⽣においてさまざまな出来事に⽴ち向かうことができるし、その準備ができる。 
〈ピタゴラス派の伝統〉「沈黙（⾔葉の禁⽌）とは、本質的に記憶の訓練である」（p.466） 

1. 教えを受けたいと若者が申し出る。ピュタゴラス派は「⼈相」によって若者を吟味する。「⼈相」に
より、若者が合格と判断され、⽣徒になる。 

2. ⽣徒には、ある期間の沈黙（研修期間）が課される（短くて 2 年）。 
＊質問することや書き留めることも許されないので、記憶に刻みつけないといけない 
→これが、学習（＝修練？）の第⼀の⼟台である。 

3. 研修期間が終わると、語ったり書き留めたりする権利を得る。この期間に、⽣徒は「学問⽣」と呼
ばれる。 

（！）ただし、ゲリウス以前の哲学者タウルスの時点で、このような「沈黙と聴取から⾔葉への参加へ、そ
して学問の学習へ」という美しい段階はもはや守られていない。	

	
「修練的なもの」の定義（pp.468-9） 
修練のまったく違う層の話（沈黙と聴取の話ではなく真実の⾔説の実⾏、その発動に関する話） 
- 思考や記憶として発動させるのではなく、主体の活動そのものにおいて発動させるということ、どのように

して真実の⾔説の能動的な主体になるのか？ということである。 
- 「修練的なもの」、つまり、主体の活動そのものにおける真実の⾔説の発動において、真実の⾔説や真理はエ

ートスになる。これこそが、厳密な意味におけるアスケーシスである（↔放棄や苦⾏などの態度を⽰してし
まう「禁欲主義」という⾔葉では表さない。そうではないため）。 

- 「修練的なもの」とは、調整された訓練の総体のことで、個⼈はそれを利⽤して⼀定の霊的な⽬標に達する。
霊的な⽬標とは、⾏為の主体と認識の主体としての⾃分⾃⾝のある種の変容のこと。ということは、「修練的
なもの」（与えられた訓練の総体）によって霊的な変容という⽬標に到達できるということになる。 

どのような訓練なのか？ 
- 「修練的なもの」の問題は、本質的には技法の問題であると分析できる。節制、省察（死の省察の訓練、未

来の災悪の予期の訓練）、良⼼の吟味……など 
 
ギリシアの「修練的なもの」の歴史的エスノロジーの⾒取図（p.469-70） 
「修練的なもののエスノロジー」（p.469）：さまざまな訓練をたがいに⽐較し、その発展や伝播を追跡すること 

1. シャーマン的な起源に由来し、紀元前 7-8 世紀に修験した訓練 
（どこまで飢えや寒さに耐えられるか⼿柄としての節制の訓練、誰がこの種の訓練を耐えられるか試練

としての節制の訓練、できるだけ息をとめたり呼吸したりしないようにする死に対する訓練） 



 2 

2. ギリシアの霊的訓練（「修練的なもの」） 
→ギリシア⼈たちは１を学び取ったが、この２の「修練的なもの」は、１と連続するのか？それとも異なった実
践の総体なのか？ ＊アドは⾮連続性を、ドッズとヴェルナンは連続性を⽀持している（うーん、誰？） 

 
『アルキビアデス』再考。「修練的なもの」が、神的なものの鏡としての⾃⼰認識に折りたたまれること
（pp.470-1） 
- 『アルキビアデス』では、〈汝⾃⾝を知れ〉が〈⾃⼰への配慮〉を覆い隠していた。〈汝⾃⾝を知れ〉が、占
領してしまう。〈⾃⼰への配慮〉は、最終的には〈汝⾃⾝を知れ〉を意味していた。（実⾏・発動ではなく、あく

まで記憶・認識の問題として捉えられているということと整理） 

 
1-2世紀の「修練的なもの」。⼆重の離脱（⾃⼰認識の原則に対して。神的なものにおける認識の原則に対し
て）（pp.471-2） 
- ストア派、帝政ローマ末期のストア派・⽝儒派において展開した「修練的なもの」 
- 『アルキビアデス』とは異なり、「修練的なもの」は、⾃⼰認識の原則を中⼼に組織されていない。 

＊古典的プラトン主義においても、フィロソフィアとはアスケーシスにほかならないということが根本的原
則になっている。また、ストア派・⽝儒派の修練において⾃⼰認識が問題にならず、排除されているわけで
もない。ただし、『アルキビアデス』で⾔われたり表明されたりしていることからの⼆重の離脱が確認できる。 

⼆重の離脱１：「修練的なもの」訓練の総体が、⾃⼰認識の命法（『アルキビアデス』で表されていたもの）から
離脱 

⼆重の離脱２：神的要素（神への相似）としての⾃⼰の再認（プラトン主義・新プラトン主義で中⼼軸となって
いたもの）からの⾃⼰認識の離脱 

→⼆重の離脱は、訓練の歴史的運命の出発点にあり、かつ、キリスト教⾃体の歴史的運命の出発点にもある。 
 
ヘレニズム・ローマの「修練的なもの」のキリスト教的運命の説明。グノーシスの放棄（pp.472-4） 
- こうした訓練は、⾮プラトン主義のおかげ（＝⼆重の離脱のおかげ）で延命がなされた。 
- 2 世紀の終わりから 4-5 世紀全体の修道院綱要においてキリスト教的な霊性が発展するための原動⼒や⼤原

則＝戦略的な原則は、グノーシス派から解放されたキリスト教的霊性を打ち⽴てることにあった。 
＊グノーシス派は根本的に新プラトン主義 

「修練的なもの」は、ストア派および⽝儒派に由来するもので、新プラトン主義とは次の２点で区別される： 
1. 認識の実践を中⼼としないこと（＝神的要素としての⾃⼰の再認をしないこと） 
2. ⾃⼰の内部において再認しなければならないのは、神的要素ではなく⾃⼰に対する疑念 
例）ストア派の場合、私の⽋点や弱さの痕跡を解読する・キリスト教では、堕落の痕跡を解読すること 

→キリスト教の内部で、哲学を起源とする訓練からの移⾏が⾏われる（4-5 世紀の霊性においてはっきりと
移植され、15-6 世紀において新たな規模と強さを備え、より強⼤なものとして再出現する） 

まとめ：訓練、すなわち哲学の「修練的なもの」は、キリスト教の中で⽣き残り、発展した。 
 
⽣の作品（pp.474-） 
- キリスト教の訓練（カトリックの環境）は、ひとつひとつ個別に定義され、1⽇、週、⽉、年単位の時間の流

れに配置され、さらに個⼈の進歩の流れの中にも配置されている（16-7 世紀には、経験な⼈の⽣活は訓練で
織りなされ裏打ちされていた）。 

- しかし、哲学者の「修練的なもの」は、こういったものはまったく⾒られない。たしかに規則的な訓練はい



 3 

くつか指⽰されてはいるが、それ以外はたまたま必要が⽣じたときに⾃由に訓練を選択できることが多い。 
- 哲学者の修練の場合、与えられるのはいくつかの慎重さの規則や、訓練を⾏う⽅法についてのいくつかの件

だけで、⾃由がある。訓練やその連結は曖昧にしか定義されていない。 
- ただし、これだけは忘れてはならないのは、哲学者の「修練的なもの」は、⼈⽣の規則という枠組みにおい

てではなく、⽣の技法という枠組みの中で展開するということ（p.475）＝⾃分の⼈⽣をテクネーの対象とす
ること、つまり、ひとつの作品とすることである。 

- 作品とするということは、つまり作成者の⾃由と選択を含んでいるということ。テクネーが絶えず従わなけ
ればならない規則の集⼤成のようなもので主体の⾃由がなかったならば、⽣を完成させることなどできない。 

→これこそが哲学的訓練とキリスト教的訓練の分割線である。 
 
⽣存の技法。⼆つの領域の解説。思考による訓練、現実の状況における鍛錬（pp.475-8） 
- 哲学的な⽣（テクネーによって得られると哲学者が規定し、課すような⽣）は、規則には従わず形式に従う。 
- メレターン：現実的な活動をさし⽰し、⾃分⾃⾝に対して⾃由に活動する思考が⾃⼰に閉じこもることだけ

ではない。現実的な訓練である（例えば農業労働という活動を指し⽰すことができる）。思考が⾃分⾃⾝に対
して⾏使する労働、思考の労働であると同時に、個⼈がそのあとにしなければならないことの準備を主たる
機能とする。 

- ギュムナゼイン：⾃分⾃⾝に対して⾏う鍛錬のこと。「⾃⼰を訓練すること」「⾃⼰をきたえること」を意味
すし、メレターンよりも現実の状況における実践に⼤きく関係していると思われる。ある状況を前にするこ
と。 

 
節制の訓練。プラトンにおける格闘家的⾝体およびムソニウス・ルフスにおける耐える⾝体（pp.478-82） 
〈ギュムナゼイン〉節制と試練の実践を導⼊して考える。ムソニウスとプラトンの訓練の性質は全く異なる。 
ムソニウス・ルフス『論考』：アスケーシスは、⾝体を組み込まなくてはならない。 
- 魂と⾝体の結合体についての訓練は、２つの⽬標を持つべきだ。1 つが勇気を持つこと（＝外的な出来事に
対する抵抗、それに苦しむことも⾃壊することも⼼を奪われることもなく、外的な出来事を耐え忍ぶ⼒を持
つこと）、もう１つが⾃分⾃⾝に対する抵抗、⾃分を抑制する能⼒（という徳）を持つこと。 

プラトン『法律』：アスケーシスは、やっぱり⾝体を組み込まなくてはならない。⾁体的な勇気と同時にその抑制
を育てる必要がある。 
- 恐れることなく敵と闘い、闘うことを学ぶ。他者との格闘のモデルはすべての出来事や不幸との格闘に役⽴

つ。貞節な⽣活を送らなければ、オリュンピアの競技に勝つことはできない。鍛錬は勇気と抑制という２つ
の美徳を養ってくれるものである。 

・ムソニウス『論考』（ストア派的節制、軽い鍛錬） ・プラトン『法律』（プラトン的鍛錬） 

節制 
（忍耐） 

→ 
- 外的出来事を耐え忍ぶ⼒（勇気） 
- 内的運動や⾃分⾃⾝の運動を抑
制・規制・⽀配する⼒ 

鍛錬 → 
- 外的出来事を耐え忍ぶ⼒（勇気） 
- 内的運動や⾃分⾃⾝の運動を抑
制・規制・⽀配する⼒ 

耐える⾝体、節制する⾝体 
（ストア派、⽝儒派の⽂献で再確認できる） 

鍛錬される⾝体、⾁体的ないしは⾁体的・道徳的なア
スケーシスの⽬的や適⽤点であるような⾝体 

 
- セネカは鍛錬を明確に批判：筋⾁を増強したりして時間を過ごす⼈のことを笑い者にしている 
→鍛錬は⾝体の重みで魂を満たしてしまうので、軽い鍛錬（＝⾝体を助けてくれるような鍛錬）をセネカは好む 
- セネカ「祭りに参加すべき？謹んだ場合⾃分は他とは違うと思いたくなり哲学者の傲慢さを誇⽰することに



 4 

なりかねない。だから、より慎重に、少しだけ、ほんの指先だけ参加することだ。だがもっとも慎重なのは、
⼈々がサトゥルナリア祭の準備をしているときに、私たちは祭りの準備をしながら、別のやり⽅、つまり、
現実であると同時に偽装されたものである貧乏の訓練をして準備しなければならない。」（本当は貧乏ではな
いが、3-5⽇間実際に貧しい⽣活を送った） 

- このような訓練でしようとしていること（ときどき節制を組み込む）は、備えとして役にたつ。ただし、全
般的な節制⽣活への⼤転回ではない（それはやがて規則になってしまう）。 

- このような訓練が⽣にフォルマ（形式）を与えてくれ、⾃分⾃⾝を前にして、あるいは⼈⽣におけるさまざ
まな出来事に対して、個⼈が適当な態度を取ることを可能にしてくれる。適度に無関⼼であることにより、
不幸が起きたときに耐える。 

- セネカの態度は、富を使うときに、節制の訓練を反復するときに、彼が⾷べているものは、たんに飢えをい
やすために必要な量にとどめるのが原則であり適当であるということを⽰している。この節制の訓練は、⽣
の様式を形成するためのものであり、明確な禁⽌や停⽌によって⽣を規則づけるものではない。 

 
試練の実践とその諸特徴（p.482-6） 
試練と節制との違い３点 

1. 試練では、つねに⾃⼰の⾃⼰に対する問いかけをはらみ、ひとが何をする能⼒を持っているのか、あ
る事柄をやりとげる能⼒を持っているのかが問われる。試練には⾃⼰認識の側⾯がある。 
2. 試練とは、つねに思考のそれ⾃⾝に対する働きかけ（＝労働）を伴っている。試練が実際に試練であ

るためには、主体は⾃分がしていること、それをしている⾃分⾃⾝に対して、ある種の意識的で啓発的な態
度を取ることが条件となる。 
3. 試練では、現実を前にした⼀般的な態度にならなくてはならない。ストア派にとっては、⽣全体が試

練となる。↔節制は、ストア派にとっては⼈⽣の⼀部に局在化された訓練だった。＊3点めについては、次
回詳細が説明される模様 

 
1 点め：⾃⼰認識、⾃⼰に対する問いかけとしての試練 
- ⾃分が今どの位置にいるかを確認しようとする、⾃⼰認識の努⼒がある（⾃分との契約を結ぶ）。 
2 点め：現実界のなかでおこなわれると同時に思考上のものでもあるような訓練 
- たんに⾏為や節制の規則をみずからに課すことだけではなく、同時に内的な態度を練り上げることも問題にな
る。例）街で美しい少⼥に会ったら（by エピクテトス）…何も感じず、まったく虚ろで中⽴な精神を保てるよう
な境地に⾄らなければならない（虚ろで⼤丈夫なの？と個⼈的には思いますけど）。 
→キリスト教的な純粋さと異教の節制とが区別される主要な点であり、重要である 
- キリスト教においてソクラテスは嫌われている。なぜなら⾃⼰抑制はするが、欲望することはやめないため。

エピクテトスの⽂章はその中間にある。 
- エピクテトス：ディアクシスは避けなくてはならない。ディアクシスとは魂の吐露のことで、こうなると抑
制を失いかねなくなってしまう。感情やパトスの影響ではなく、⾃然で正当な運動の影響で抑制を失う。 

- だから「あしたおまえは死ぬだろう」と魂の中で⾔うのだ。正当な情愛が⽰すと同時に、（家族や友⼈、⼦ど
もとの？）結合の脆弱さを完全に⾒てとるような魂の作業によって無関⼼になる。このような訓練が試練を
かたちづくる。 

…しかし、こうしたことは⼆次的なことに過ぎない。次回、⽣全体が試練の形式をまとうような⽔準へと転位す
ることを話す。 


